
Available at:
http://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/tsaqafah 
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v21i2.38

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

INSISTS VS ISLAM LIBERAL 2003-
2012: Corak Baru Argumentasi Islam di  

Indonesia 

Tiar Anwar Bachtiar
Dosen IAI Persatuan Islam Garut

Email: tiaranwarbachtiar@iaipersisgarut.ac.id

Abstract

This paper examines a group of  Islamic thought movements in Indonesia that 
was born in 2003 in Malaysia and developed in Indonesia, named INSISTS (Institute for 
the Study of  Islamic Thought and Civilization). The study period is until 2012, which is 
observed as the best time span for the performance of  this institution to sow thoughts 
and pattern its movements. The focus of  the study is on the following issues: 1) the 
distinctive character and pattern of  INSISTS in responding to Liberal Islamic thought 
compared to previous responses, both in terms of  movements and issues. 2) the public’s 
response to INSISTS’ response to liberal Islamic thought. 

By using a historical writing method consisting of  heuristic, critical, interpretation, 
and historiography processes and using a narrative explanation methodology approach 
to the history of  thought, this paper reaches the conclusion. First, INSISTS consistent-
ly takes an academic path in responding to Liberal Islamic thought that has not been 
taken by previous movements. Second, INSISTS has gained wide influence among the 
academic community and also the Islamic movement due to, among others: the personal 
factors of  its administrators who previously had extensive networks and were known 
for their academic reputation; and the success factor of  INSISTS in establishing com-
munication with influential educational institutions such as the Gontor Islamic Boarding 
School and with previously existing mass organizations such as the MUI, Nahdlatul 
Ulama (NU), Muhammadiyah, Persis, and Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII).

Abstrak

Tulisan ini mengkaji satu kelompok gerakan pemikiran Islam di Indonesia yang 



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

1

lahir 2003 di Malaysia dan berkembang di Indonesia yang diberi nama INSISTS (Insti-
tute for the Study of  Islamic Thought and Civilization). Batas waktu kajian hingga tahun 
2012 yang teramati sebagai rentang waktu terbaik performa lembaga ini menyemai pe-
mikiran dan memola gerakannya. Fokus kajian pada masalah: 1) corak dan karakter khas 
INSISTS dalam merespon pemikiran Islam Liberal dibandingkan dengan respon-respon 
yang sudah pernah ada sebelumnya, baik secara gerakan maupun isu. 2) sambutan mas-
yarakat terhadap respon INSISTS atas pemikiran Islam liberal.

Dengan menggunakan metode penulisan sejarah yang terdiri atas proses heuristik, 
kritik, interpretasi, dan historiografi serta menggunakan pendekatan metodologi ekspla-
nasi naratif  sejarah oemikiran, tulisan ini sampai kepada Kesimpulan. Pertama, INSISTS 
secara konsisten menempuh jalur akademik dalam merespon pemikitan Islam Liberal 
yang belum ditempuh oleh gerakan sebelumnya. Kedua, INSISTS mendapat pengaruh 
luas di kalangan masyarakat akademik dan juga gerakan Islam disebabkan antara lain: 
faktor personal pengurusnya yang sebelumnya telah memiliki jaringan luas dan dikenal 
dengan reputasi akademiknya; dan faktor keberhasilan INSISTS menjalin komunikasi 
dengan institusi pendidikan yang berpengaruh seperti Pesantren Gontor maupun den-
gan ormas-ormas yang sudah eksis sebelumnya sepertu MUI, Nahdhatul Ulama (NU), 
Muhammadiyah, Persis, dan Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII).

Keyword: pemikiran Islam, sejarah pemikiran Islam di Indonesia, Islam 
Liberal, kritik atas Islam Liberal

Pendahuluan

Dalam sejarah pemikiran Islam di Indonesia sepanjang abad ke-20 
nama INSISTS (Institute for The Study of Islamic Thought and Civi-
lization) tidak pernah dikenal. Akan tetapi, ketika memasuki dekade 

pertama abad ke-21 nama ini menjadi penting dalam sejarah pemikiran Islam 
di Indonesia. Organisasi ini didirikan tahun 2003 oleh para mahasiswa Indo-
nesia yang tengah studi di ISTAC (International Institute of Islamic Thought 
and Civilization)-IIU Malaysia. Walaupun didirikan di Kuala Lumpur, na-
mun aktivitasnya lebih banyak diarahkan ke Indonesia, apalagi setelah seba-
gian besar aktivisnya menyelesaikan studi dan pulang kembali ke Indonesia. 
Tokoh penting yang berpengaruh besat di INSISTS ini antara lain: Adian Hu-
saini, Hamid Fahmy Zarkasyi, Adnin Armas, Ugi Suharto, Syamsudin Arif, 
dan lainnya. 

Kehadiran INSISTS memberikan corak baru dalam kancah pemikiran 
Islam Indonesia yang sebelumnya secara umum sudah memiliki corak pe-
mikiran tradisionalis, modernis, dan neo-modernis, revivalis. Pemikiran IN-



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

2

SISTS ini muncul secara historis dalam ruang kritik dan perdebatan dengan 
kelompok yang masyhur dikenal sebagai “Islam Liberal”. Istilah yang popu-
lar pada tahun 2000-an ini sebetulnya adalah varian pemikiran yang disebut 
oleh Greg Barton sebagai “neo-modernis”1 atau modernism dengan variasi 
baru yang menerima lebih terbuka terhadap pemikiran sekularisme Barat. 
Tokoh yang dianggap sebagai pelopor “Islam Liberal” atau “neo-modernis” 
adalah Nurcholis Madjid dan Harun Nasution. Pemikiran ini cukup banyak 
berkembang di kalangan aktivis-aktivis muda Islam alumni-alumni HMI 
dan di Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI) seperti IAIN2 dan menimbul-
kan reaksi pro-kontra di kalangan para pemikir dan aktivis Islam. 

Memang sejak kemunculannya pada tahun 1970-an sudah banyak 
yang mengkritik pemikiran Islam Liberal ini baik dari kalangan aktivis se-
nior pada saat itu seperti Hamka dan M. Natsir maupun dari kalangan muda 
seperti Endang Saefudin Anshary, Abdul Qodir Djaelani, dan Ismail Hasan 
Metareum. Pada periode berikutnya pun ada nama-nama yang dikenal cuk-
up vokal mengkritik pemikiran Islam Liberal ini seperti Daud Rasyid (ta-
hun 1990-an) dan Hartono Ahmad Jaiz (tahun 2000-an). Akan tetapi, secara 
umum pemikiran yang mereka lontarkan belum memperlihatkan konsistensi 
dan bangunan pemikiran yang lebih utuh dan komprehensif dalam menang-
gapi berbagai pemikiran Islam Liberal ini sehingga sering dianggap tidak 
benar-benar menawarkan solusi pemikiran baru. Tidak sedikit yang men-
ganggap tanggapan-tanggapan pemikiran ini sebagai pemikiran yang kon-
servatif dan anti-kemajuan, karena kritiknya bukan pada masalah substansi 
bagaimana merespon perkembangan modernitas. Oleh sebab itu, respon ka-
langan ini lebih menunjukkan gejala revivalisme Islam. 

Saat INSISTS hadir anggapan-anggapan yang miring terhadap pe-
mikiran-pemikiran anti-Islam Liberal sedikit demi sedikit memudar. Kesan 
anti-intelektual dan anti-ilmu pengetahuan modern dari kalangan yang se-
belumnya mengkritik Islam Liberal perlahan tergeser setelah selama hampir 
satu dekade INSISTS secara konsisten menyampaikan pemikiran-pemikiran 
mereka melalui berbagai media. Setidaknya ada beberapa hal yang menye-

1	  Tulisan ini lebih memilih menggunakan istilah “Islam Liberal” dar-
ipada “neo-modernisme” Islam untuk lebih mendekatkan pada fakta historis yang 
ditemukan dalam penelitian ini. Pada fakta-fakta historis yang ditemukan, tidak 
ditemukan istilah “neo-modernis”. Istilah ini merupakan kategorisasi yang dibuat 
oleh peneliti seperti Greg Barton untuk menyebut karakter pemikiran yang dalam 
tulisan ini disebut sebagai “Islam Liberal”. Pilihan istilah ini akan dibahas secara 
ringkas pada bagian pembahasan. 

2	  Mengenai peta pendukung dan persebaran pemikiran Islam Liberal di In-
donesia sudah banyak dibahas antara lain dalam buku-buku Bachtiar Effendi dan Fakhry Ali 
(1986), M. Syafi’i Anwar (1995), Yudi Latif (2005), dan Zuly Qodir (2010).



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

3

babkan INSISTS mendapat apresiasi berbeda dan dipandang menawarkan 
hal-hal baru dalam kontestasi pemikiran Islam di Indonesia. Pertama, dalam 
menyampaikan pemikirannya, sekalipun bersifat memberikan bantahan ter-
hadap berbagai isu yang dilontarkan para pemikir Islam Liberal, INSISTS 
konsisten terus membangun argumentasinya dari berbagai sudut pandang 
sehingga terlihat usaha serius dari INSISTS dalam mematahkan argumen 
lawan. INSISTS tidak terkesan hanya memukul sekali kemudian mundur, 
tetapi terus maju dengan berbagai senjata dan alternatif argumentasi. Cara-
cara seperti itu menimbulkan kesan keseriusan INSISTS dalam menanggapi 
pemikiran-pemikiran Islam Liberal.

Kedua, cara-cara yang dilakukan INSISTS dalam menanggapi pe-
mikiran Islam Liberal sama seperti cara yang digunakan Islam Liberal da-
lam menyampaikan pandangan-pandangannya. Cara yang dimaksud ada-
lah dengan menggunakan pendekatan logika, filsafat, dan wacana pemikiran 
dan ilmu pengetahuan kontemporer. INSISTS tidak segan-segan masuk dan 
menggunakan literatur-literatur pemikiran dan filsafat yang juga digunakan 
oleh para penulis Islam Liberal. Bahkan, teori-teori ilmu pengetahuan kon-
temporer dalam berbagai bidang digunakan untuk melakukan counter ter-
hadap pemikiran Islam Liberal. Cara ini relatif baru digunakan oleh para 
pengkritik Islam Liberal yang sebelumnya hanya mengandalkan logika dan 
literatur studi Islam dari para ulama klasik. Sangat sedikit digunakan wa-
cana filsafat dan ilmu pengetahuan kontemporer. Pendekatan ini menjadi 
kekuatan dan daya tarik tersendiri INSISTS sehingga pemikirannya banyak 
diminati kalangan akademisi. 

Ketiga, INSISTS juga menggunakan media yang sebanding dengan 
yang dilakukan Islam Liberal seperti menerbitkan jurnal ilmiah dan buku-
buku, menulis di koran-koran, menyampaikan pandangan di radio dan 
televisi, serta menggunakan perguruan tinggi untuk melakukan kaderisasi 
intelektual dan pengembangan pemikiran. Bersamaan dengan itu, INSISTS 
juga menghindari cara-cara keras dan kasar. Poin ini semakin memperkuat 
posisi INSISTS dalam sejarah pemikiran Islam di Indonesia kontemporer. 

Konsistensi INSISTS berhadap-hadapan secara langsung dengan pe-
mikiran Islam Liberal telah menempatkannya pada posisi baru yang khas 
yang sangat menarik untuk dieksplorasi lebih lanjut. Sebab, sebelumnya 
tidak banyak intelektual yang dapat secara serius, khusus, dan bertahan 
lama mengkritik dan mematahkan argumen-argumen yang dibangun Islam 
Liberal. Tambahan lagi, momen kemunculan INSISTS ini juga tepat ketika 
hingar bingar pemikiran Islam Liberal kembali muncul lewat tokoh Ulil Ab-
shar Abdalla tahun 2000-an. MUI sampai mengeluarkan fatwa haramnya 



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

4

Sekularisme, Pluralisme, dan Liberalisme tahun 2005 untuk merespon pe-
mikiran-pemikiran Islam Liberal versi Ulil Abshar Abdalla ini. Setelah fatwa 
itu terbit, persoalan pemikiran Islam Liberal menjadi konsumsi publik cuk-
up luas. Paling tidak, ini ditandai dengan ulasan media yang sangat massif 
baik cetak maupun elektronik. Saat mendapat sorotan luas media, INSISTS 
beberapa tahun sebelumnya telah mendeklarasikan pendiriannya yang salah 
satu misinya adalah menghadapi pemikiran Islam Liberal ini. Oleh sebab itu, 
nama INSISTS pun menjadi penting dalam konteks ini di kalangan para pe-
merhati pemikiran Islam. Alasan-alasan tersebut kelihatannya cukup untuk 
menjadikan INSISTS sebagai bahan kajian khusus di tengah ketiadaan kajian 
tentang gerakan pemikiran baru ini.3 

Dengan demikian, masalah pokok yang hendak diungkap dalam tu-
lisan ini adalah mengenai corak dan karakter pemikiran INSISTS dalam mer-

3	  Sampai tahun 2015 belum didapati buku, karya ilmiah, atau pene-
litian yang secara khusus mengungkap peran INSISTS dalam konteks sejarah pe-
mikiran Islam di Indonesia. Kalaupun ada hanya ada ulasan-ulasan singkat tentang 
bagaimana respon terhadap pemikiran-pemikiran Islam Liberal, terutama setelah 
munculnya Jaringan Islam Liberal (JIL). Ulasan-ulasan singkat tersebut antara lain 
bisa diakses dalam buku Azhar Ibrahim, Contemporary Islamic Discourse in the Ma-
lay-Indonesian World; Critical Perspective, (Singapura: ISEAS, 2014). Ulasan yang dib-
uat Ibrahim tidak khusus menyinggung institusi INSISTS, namun ia mengulas cuk-
up banyak sepanjang bukunya tokoh-tokoh pendiri dan penggerak INSISTS seperti 
Adian Husaini, Adnin Armas, Khalif Muammar, dan lainnya dalam konteks kritik 
mereka terhadap Islam Liberal. Setelah tahun 2015, mulai muncul beberapa pene-
litian tentang INSISTS, dengan topik dan fokus yang agak berbeda dengan tulisan 
ini. Di antara tulisan tersebut antara ;ain  sebagai berikut. Yanuardi Syukur Firdaus. 
“Understanding Terrorism, Peace, and Tolerance from the Institute for the Study of 
Islam and Civilizations (INSISTS) Activists in Indonesia.” 2nd International Conference 
on Strategic and Global Studies (ICSGS 2018). Atlantis Press, 2019; Farabi Fakih. “Read-
ing ideology in Indonesia today.” Bijdragen tot de taal-, land-en volkenkunde/Journal of 
the Humanities and Social Sciences of Southeast Asia 171.2-3 (2015): 347-363; Martin 
van Bruinessen, Martin. “Postscript: The survival of liberal and progressive Mus-
lim thought in Indonesia.” Contemporary developments in Indonesian Islam: Ex-
plaining the ‘conservative turn (2013): 224-231; Fachri Aidulsyah and Yuji Mizuno. 
“The Entanglement Between Anti-Liberalism And Conservatism: The INSISTS and 
MIUMI Effect within the “212 Movement” in Indonesia.” Journal of Indonesian Islam 
14.1 (2020): 1-25; Chris Chaplin,. “Radicalized Nationalists? Ideological Contesta-
tion, the State, and Populist Muslim Belonging in Indonesia.” PoLAR: Political and 
Legal Anthropology Review 48.1 (2025): e70010; Peter Lilly. “Al-Attas, Islamization and 
Pancasila: The Impact of Attasian Thought on Political Islam in Indonesia.” Muslim 
Politics Review 3.1 (2024): 84-116. Yanuardi Syukur. “Anthropology of friendship: A 
preliminary review.” International Journal of Modern Anthropology 3.23 (2024): 191-206. 
Muhammad. “Religious pluralism in Indonesia: A critical analysis of Indonesian 
Muslim interpretations.” Afkar: Jurnal Akidah & Pemikiran Islam 27.1 (2025): 341-382.



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

5

espon pemikiran Islam Liberal untuk menunjukkan suatu kepeloporan baru 
dalam dinamika pemikiran Islam di Indonesia. Kepeloporan yang dimaksud 
adalah menggunakan argumentasi ilmu pengetahuan modern seperti logi-
ka, filsafat, dan sains modern untuk menjelaskan argumentasi-argumentasi 
tradisional Islam. Dalam tawaran wacana ini, disiplin tradisional Islam sep-
erti ilmu tafsir, ilmu hadis, ilmu fikih, dan lainnya tetap mendapatkan ruang 
yang terbuka hanya saja tawaran argumentasinya menjadi lebih kaya dengan 
argumentasi yang berpendekatan pemikiran dan sains modern secara lebih 
substantif. 

B. METODOLOGI 

Kajian mengenai masalah ini akan menggunakan metode sejarah yang 
terdiri atas proses heuristik, kritik, interpretasi, dan historiografi. Sum-
ber-sumber utama yang digunakan dalam penelitian ini adalah tulisan-tu-
lisan INSISTS dan wawancara dari eksponennya. Adapun pendekatan met-
odologi yang digunakan adalah narativisme. Jenis penelitian sejarah yang 
dilakukan pada subjek ini adalah sejarah pemikiran (history of thought) yang 
diberi istilah berbeda-beda namun objeknya sama. Lemon mendefinisikan 
“pemikiran” dalam sejarah pemikiran sebagai:

…’thinking’ should be identified not as any kind of mental activity but 
as that which we recognize as the capacity of the mind deliberately either to 
pose questions of a topic, or to pursue problem-solving formulation to ques-
tion put to it, or to combine both by itself setting the question it then attempt 
to answer.4

 Kuntowijoyo menyebutnya sebagai history of ideas, history of thought, 
dan intellectual history5. Helius Sjamsuddin menyebutnya sebagai sejarah in-
telektual saja.6 Namun, Lemon membedakan secara tegas perbedaan men-
dasar antara “ide” (idea) dan “pemikiran” (thought). Banginya, ide mer-
upakan sesuatu yang statis, tunggal, dan tidak terjadi perubahan padanya. 
Sementara yang dinamis dan dapat dilacak perubahannya sehingga dapat 
dijadikan objek kajian dalam penelitian sejarah adalah pemikiran yang mer-
upakan hasil dari proses “berpikir” (thinking). Oleh sebab itu, ia lebih memi-
lih istilah history of thought daripada istilah history of idea atau intellectu-

4	  MC Lemon, The Discipline of History and the History of Thought, (Lon-
don: Routledge, 2002), 188.

5	  Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003). 
189.

6	  Helius Syamsudin, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Ombak, 2007), 327.



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

6

al history.7 Dalam konteks penelitian ini, penulis lebih memilih istilah yang 
digunakan oleh Lemons, konsisten dengan metodologi dan kerangka kerja 
yang ditawarkannya dalam melakukan penelitian sejarah pemikiran

C. PEMBAHASAN

1. Islam Liberal dan Para Pengkritiknya sebelum INSISTS

Munculnya pemikiran Islam Liberal di Indonesia menjadi satu tonggak 
munculnya sejarah pemikiran Islam baru di Indonesia setelah sebelumnya 
muncul gerakan pemikiran yang sering disebut “modernis” oleh para pe-
neliti. Gerakan modernis Islam memiliki perbedaan yang cukup menonjol 
dengan gerakan Islam Liberal. Sejauh yang diamati oleh Deliar Noer8 dalam 
karyanya yang menjadi klasik tentang gerakan modernisme Islam, ia berkes-
impulan bahwa gerakan ini adalah gerakan yang ingin berupaya mengem-
balikan umat kepada akar Islamnya yang awal, yaitu Al-Quran dan sunnah. 
Gerakan ini mengkritik gerakan-gerakan tradisional yang dianggap terlalu 
akomodatif terhadap tradisi-tradisi sehingga mengakibatkan ajaran Islam 
yang asli tertutupi oleh budaya yang telanjur dianggap agama. Walaupun 
kelompok tradisional yang diserang memiliki argumennya sendiri atas tin-
dakan mereka sehingga tidak serta merta dapat dihilangkan atau dijatuhkan 
oleh kalangan modernis, namun kemunculan kalangan Islam modernis ini 
telah membuka lembaran sejarah baru dalam sejarah pemikiran dan perger-
akan Islam di Indonesia sepanjang abad ke-20 ini, yaitu suatu usaha untuk 
melakukan purifikasi (pemurnian) Islam. 

Sementara itu, gerakan Islam Liberal oleh Greg Barton9 disebut sebagai 
gerakan neo-modernisme Islam. Istilah ini masih menempelkan istilah “mod-
ern” disebabkan beberapa alasan. Pertama, gerakan ini menghadapi tantan-
gan yang sama seperti gerakan modernis Islam, yaitu tantangan moderni-
tas. Kedua, eksponen-eksponen gerakan ini umumnya berasal dari kalangan 
muda yang sebelumnya dididik di lingkungan Islam modernis; atau paling 
tidak telah mendapatkan pemahaman-pemahaman kaum modernis tentang 
pentingnya purifikasi ajaran Islam agar kembali kepada sumber pokoknya, 
yaitu Al-Quran dan Sunnah Rasulullah Saw. Sementara penggunaan kata 
“neo” di depannya menunjukkan adanya perbedaan cukup mendasar den-

7	  MC Lemon, The Discipline of …, 183.
8	  Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942, (Jakarta: 

LP3ES, 1993)
9	  Greg Barton, Gagasan Islam Liberal di Indonesia; Pemikiran Neo-Mod-

ernisme Nurcholish Madjid, Djihan Efendi, Ahmad Wahib, dan Abdurrahman Wahid, (Jakar-
ta: Paramadina, 1999). 



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

7

gan gerakan sebelumnya. Barton menyebut bahwa perbedaan mendasarnya 
adalah bahwa gerakan neo-modernisme ini berpaham “pemisahan antara 
gereja dan negara dengan pandangan bahwa keterlibatan langsung kelom-
pok-kelompok agama ke dalam partai politik secara tidak terelakkan akan 
menimbulkan ketegangan-ketegangan sektarian dan polarisasi berdasar-
kan aliran-aliran keagamaan.10 Dengan kata lain, perbedaan mendasar ger-
akan neo-modernisme Islam atau yang dalam kajian ini diistilahkan sebagai 
“Islam Liberal” dengan gerakan Islam modernis yang muncul sebelumnya 
adalah bahwa yang pertama menolak paham “sekuler” dengan penekanan 
harus “kembali kepada Islam yang murni”, sedangkan yang terakhir justru 
menjadikan “sekularisme” sebagai anasir pokok untuk menjawab tantan-
gan-tantangan modernitas. 

Tokoh-tokoh yang dianggap sebagai pencetus gerakan Islam Liberal di 
Indonesia ini antara lain: Nurcholish Madjid, Harun Nasution, Ahmad Wa-
hib, Djohan Effendi, dan Abdurrahman Wahid. Tokoh yang disebutkan ter-
akhir baru dikenal sebagai pemikir liberal pada sekitar tahun 1980-an, teru-
tama semenjak yang bersangkutan menjadi Ketua Umum PBNU tahun 1984. 
Sementara tokoh-tokoh lain telah menyampaikan pemikiran-pemikiran mer-
eka sejak tahun 1970-an. 

Munculnya pemikiran Islam Liberal ini segera mendapatkan tentangan 
dari berbagai kalangan, baik modernis maupun tradisionalis. Kritik-kritik 
kalangan tradisionalis tidak terlampau massif dan juga tidak muncul sebagai 
wacana yang ramai di masyarakat pada saat awal munculnya pemikiran Is-
lam Liberal. Kalaupun ada hanya berasal segelintir elit seperti Subhan ZE; 
itupun tidak terlalu dikenal. Kritik paling keras justru datang dari kalangan 
modernis. Lokomotif yang menggerakkan gerbong perlawanan terhadap isu 
tersebut adalah Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII) yang didirikan 
Mohammad Natsir, seorang tokoh modernis murid dari guru Persatuan Is-
lam (Persis) Ahmad Hassan.

 Sejak pertama kali muncul penolakan terhadap pemikiran-pemikiran 
Islam Liberal tersebut, topik yang diperdebatkan memang langsung pada 
pokok persoalannya, yaitu masalah “sekularisme”. Kritik-kritik awal yang 
disampaikan Natsir, Hamka,11 M. Rasjidi,12 Endang Saefudin Anshary,13 

10	  Greg Barton, Gagasan Islam…, 5.
11	  Kritik tokoh senior M. Natsir dan HAMKA dicatat dalam buku Muham-

mad Kamal Hasan, Modernisasi Indonesia: Respon Cendekiawan Muslim. (Jakarta: Ling-
karan Studi Indonesia, 1987) 155-160.

12	  M. Rasjidi, Koreksi terhadap Drs. Nurcholis Madjid tentang Sekularisasi. 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1977).

13	  Endang Saefudin Anshari,  “Tanggapan atas naskah Tulisan Drs. Nurcho-



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

8

Abdul Qadir Djaelani,14 dan lainnya memperdebatkan langsung masalah 
sekularisme. Sejarah perhadapan kelompok modernis dengan kalangan 
nasionalis-sekuler pada paruh pertama abad ke-20 menyebabkan gagasan 
sekularisme dengan model apapun menjadi hal mendasar yang ditolak oleh 
kalangan modernis. Oleh sebab itu, fokus kritik-kritik awal terhadap gerakan 
Islam Liberal adalah pada wacana tersebut. Inilah yang nanti oleh sebagian 
peneliti dinilai bahwa respon-respon terhadap pemikiran Nurcholish Mad-
jid dan kawan-kawan terjebak pada peristilahan dan mengabaikan substansi 
masalah yang tengah diperbincangkan. Kesimpulan ini, misalnya ditunjuk-
kan oleh Yudi Latif dan Syafi’i Anwar sebagai berikut. 

Perbenturan antara “visi” dan “tradisi” berlangsung di seputar dua 
poin krusial dalam pemikiran Madjid tersebut, yang menimbulkan perde-
batan-perdebatan intelektual yang melelahkan untuk beberapa tahun ke de-
pan. Perdebatan yang telah menyita banyak waktu itu telah terperangkap 
pada persoalan semantik, dan gagal membicarakan isu-isu yang substansi-
al.15

Dari polemik pembaharuan pemikiran Islam seperti telah diuraikan se-
belumnya, tampak bahwa fokus reaksi banyak ditujukan pada istilah dan ga-
gasan sekularisasi. Memang, istilah sekularisasi bagi kebanyakan orang dira-
sakan sebagai sesuatu yang “asing” dalam khazanah Islam dan mengandung 
konotasi yang kontroversial.16 

Kritik-kritik terhadap Islam Liberal periode awal ini memang lebih 
menunjukkan reaksi sesaat, walaupun para pengkritik ini tetap tidak setuju 
dengan gagasan Madjid dalam jangka panjang. Kritik tidak berlanjut sam-
pai pada taraf yang lebih serius. Ini terbukti kritik-kritik itu hanya bertah-
an sampai pertengahan tahun 1970-an. Tidak ada tulisan atau gagasan baru 
menanggapi pemikiran-pemikiran Islam Liberal yang hingga tahun 1990-an. 
Pada tahun 1990an pemikiran Islam Liberal justru malah memperlihatkan 
lish Madjid tentang Menyegarkan Faham Keagamaan di Kalangan Ummat Islam Indonesia” 
dalam Panji Masyarakat No. 128 Th. XIV 1 Juni 1973.

14	  Abdul Qodir Djaelani, Menelusuri Kekeliruan Pembaharuan Pemikiran 
Islam Nurcholish Madjid, (Bandung: Penerbit YADIA, 1994); buku ini terbit untuk menang-
gapi Pidato Nurcholis Madjid di Taman Ismail Marzuki (TIM) Jakarta tanhun 1992, tetapi di 
dalamnya Djaelani mengulang kembali kritiknya terhadap pidato Nurcholish Madjid tahun 
1972 di tempat yang sama.  

15	  Yudi Latif, Intelegensia Muslim…, 528.
16	  Syafii Anwar, Pemikiran dan Aksi…, 65-66. 



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

9

perkembangannya yang semakin massif. Wacana-wacana yang dilontarkan 
para pemikir Islam Liberal semakin beragam dan terus berkembang, teruta-
ma melalui IAIN seluruh Indonesia yang kurikulumnya dikendalikan oleh 
Harun Nasution sejak ia menjabat Rektor di IAIN Jakarta tahun 1973 dan 
melalui institusi pergerakan Islam seperti HMI yang dipimpin Nurcholish 
Madjid antara tahun 1968 hingga 1972. Pengaruh pemikiran Islam Liberal 
semakin berkembang di kalangan generasi muda NU setelah Abdurrahman 
Wahid menjadi Ketua Umumnya pada tahun 1984. Pemikiran Islam Liberal 
semakin maju dan menguasai wacana keagamaan pada tahun 1980 dan 1990-
an, sementara para pengkritiknya tetap ada di pinggiran.

Sempat muncul kembali kritik-kritik terhadap Islam Liberal pada tahun 
1990-an. Spektrum pengkritik masih dalam lingkaran DDII yang sejak tahun 
1980-an posisinya semakin terpinggirkan secara politik karena ketuanya, M. 
Natsir dianggap berbahaya oleh Soeharto hingga dikenai sanksi pencekalan 
ke luar negeri karena keterlibatannya dengan Petisi 50. Peristiwa Tanjung 
Priok tahun 1984 juga semakin mempersempit ruang gerak kelompok ini, 
karena beberapa orang yang terlibat dalam peristiwa itu adalah aktivis DDII. 
Oleh sebab itu, walaupun kembali muncul kritik, suaranya menjadi semakin 
tenggelam dan semakin berada di pinggiran wacana pemikiran Islam di In-
donesia pada tahun-tahun itu. 

Kritik-kritik terhadap Islam Liberal gelombang kedua ini pada tahun 
1990-an ini dipicu kembali oleh ceramah Nurcholish Madjid di TIM tahun 
1992 yang mengulang kembali gagasannya di tempat yang sama tahun 1972. 
Ceramah ini sendiri terjadi setelah berdirinya ICMI yang berusaha mewa-
dahi berbagai kalangan intelektual, baik tradisionalis, modernis, maupun 
liberal. Akan tetapi, tampaknya ICMI tidak benar-benar mampu menjadi 
wadah pemikiran. Organisasi ini lebih terlihat sebagai gerbong pembawa 
kepentingan politik Suharto daripada sebagai organisasi kaum intelektual 
yang berusaha membangun berbagai gagasan dan pemikiran.17 Oleh sebab 
itu, keberadaan ICMI walaupun di sana berkumpul banyak intelektual yang 
berseberangan pemikiran, tetap tidak bisa membuat mereka bersatu secara 
pemikiran. Itulah sebabnya, polarisasi pemikiran tetap sangat mudah untuk 
muncul kembali ke permukaan seperti kritik terhadap Islam Liberal gelom-
bang kedua ini.

Kritik terhadap gagasan Islam Liberal kali ini dari segi volume relatif 
lebih banyak dibandingkan sebelumnya. Ada penulis-penulis baru muncul 

17	  Mengenai bagaimana karakter dan peran ICMI (Ikatan Cendekiawan Mus-
lim Indonesia) pada dekade terakhir kekuasaan Orde Baru telah diteliti oleh beberapa peneliti. 
Beberapa hasilnya dapat dilihat dalam tulisan M. Syafi’i Anwar, Pemikiran dan Aksi….; dan 
Yudi Latif, Intelegensia Muslim… khususnya bab 6 dan seterusnya. 



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

10

seperti Daud Rasyid, 18 Ahmad Husnan,19 dan Hartono Ahmad Jaiz.20 Penu-
lis lama seperti Abdul Qadir Djaelani21 masih menulis kritik terhadap ga-
gasan-gagasan Madjid juga dengan volume yang juga lebih banyak diband-
ingkan saat ia menulis kritik tahun 1970-an yang hanya berupa artikel-artikel 
di majalah Panji Masyarakat. Buku khusus yang mengkritik Islam Liberal saat 
itu hanya ditulis oleh Rasjidi yang masing-masing ditujukan kepada Nur-
cholish Madjid dan Harun Nasution. Walaupun dari segi volume bertam-
bah, namun dari segi kedalaman tidak ada perubahan yang berarti. Bahkan 
kritik periode ini lebih banyak membawa perdebatan pada wilayah-wilayah 
normatif. Gagasan-gagasan yang muncul dari pemikiran Madjid hanya 
ditimbang segi halal dan haramnya secara teologis sehingga respon-respon 
yang muncul lebih terkesan reaktif, emosional, dan tetap tidak menemukan 
pokok masalah pemikiran yang tengah diperdebatkan. Secara kualitas kritik 
malah cenderung menurun dibandingkan tulisan Rasjidi tahun 1970-an. Ras-
jidi sendiri kelihatannya tidak terlalu bersemangat untuk melanjutkan dan 
memperdalam kritik-kritiknya pada periode ini. Ia cenderung memilih un-
tuk berada pada posisi diam. Kali ini, ia malah lebih tertarik memperhatikan 
isu lain, yaitu kemunculan gerakan Syiah di Indonesia selepas Revolusi Iran 
tahun 1979. Ia banyak menyampaikan kekhawatiran akan bahaya yang tim-
bul dari gerakan ini. 

Dalam amatan Liddle22 reaksi kalangan intelektual periode ini cend-
erung sama dengan reaksi pada tahun 1970-an. Hanya saja, karena Islam 
Liberal semakin mendapatkan dukungan politik, kritik-kritik terhadap Islam 
Liberal pun bersamaan dengan kritik terhadap berbagai kebijakan pemer-
intah Orde Baru yang dinilai tidak berpihak kepada Islam. Model kritiknya 
disebut Liddle sebagai “skriptural”, karena terlampau tekstual memahami 

18	 Daud Rasyid, “Pembaharuan” Islam dan Orientalisme dalam Sorotan, (Ja-
karta: Usamah Press, 1993)

19	 Ahmad Husnan, Ilmiah Intelektual dalam Sorotan; Tanggapan Terhadap 
Dr. Nurcholish Madjid, (Solo: Ulul Albab Press, 1993)

20	  Hartono Ahmad Jaiz, Rukun Iman Digoncang, (Jakarta: Azmy Press, 1997)
21	  Abdul Qodir Djaelani, Menelusuri Kekeliruan Pembaharuan Pemikiran 

Islam Nurcholish Madjid, (Bandung: Penerbit YADIA, 1994).
22	  Tidak banyak riset mengenai reaksi terhadap Islam Liberal pada periode 

ini, karena secara umum reaksi periode ini dianggap sama saja dengan periode sebelumnya. 
Di antara yang tidak banyak itu terdapat tulisan R. William Liddle dalam Mark E. Wood-
ward [ed.], Jalan Baru Islam: Memetakan Paradigma Mutakhir Islam Indonesia, (Bandung: 
Mizan, 1996), 283-311 yang secara khusus menyoroti tulisan-tulisan dalam Majalah Media 
Dakwah yang diterbitkan DDII. Kritik terhadap Islam Liberal pada periode ini memang seba-
gian besar difasilitasi oleh majalah ini. Tambahan lagi, majalah ini pada masa itu merupakan 
publikasi yang paling terkenal dan paling luas dibaca. Buku-buku yang terbit pun terlebih 
dahulu gagasan dasarnya sudah ditulis pada majalah ini.



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

11

Islam, tidak “substansial” seperti pemahaman kalangan Islam Liberal. Hal 
lain yang juga merupakan kelemahan lama dalam merespon Islam Liberal 
dalam amatan penulis adalah sifatnya yang reaksioner, sesaat, dan tidak 
berkelanjutan. Kesan semacam ini sangat terlihat dari pola-pola serangan 
dan gerakan yang hanya mengandalkan majalah dan penerbitan buku-buku 
dalam jumlah yang terbatas. Selain itu, dari segi kedalaman pembahasan 
kritik-kritik pada periode ini tidak mengalami peningkatan kualitas, kalau 
tidak dikatakan menurun. Volume kritiknya meningkat, namun kedalaman-
nya justru semakin menurun. Bila Liddle menyebutnya “skriptural” keliha-
tannya cukup beralasan. 

2. Kelahiran INSISTS dan Konteks Kesejarahannya 

Seiring dengan tumbangnya Orde Baru tahun 1998, situasi politik be-
rubah drastis. Perubahan ini juga membawa pola-pola baru dalam kontestasi 
pemikiran Islam di Indonesia, sekalipun belum melahirkan model pemikiran 
yang benar-benar baru. Wacana pemikiran Islam masih memperlihatkan 
tarik-menarik antara blok pemikiran Islam Liberal dengan kalangan kon-
servatif yang menolaknya. Dari sisi Islam Liberal, mereka semakin berani 
menampilkan pemikiran-pemikiran dasar mereka yang berasal dari kalan-
gan orientalis dibandingkan zaman sebelumnya. Keberpihakan pada Barat 
dan sekularisme semakin vulgar. Tesis-tesis yang menyebut bahwa gagasan 
“sekularisasi” Nurcholish Madjid sama sekali bukan “sekularisme” dibantah 
sendiri oleh generasi-generasi Islam Liberal baru ini. Nama “Islam Liberal” 
sendiri menjadi label baru yang mereka banggakan saat ini. Tahun 2001, Ulil 
Abshar Abdalla tokoh muda NU didikan Abdurrahman Wahid yang sangat 
bersimpati pada Nurcholish Madjid mendirikan gerakan pemikiran yang ia 
namakan sebagai Jaringan Islam Liberal (JIL). Nama ini menjadi yang pal-
ing populer di masyarakat, walaupun sebetulnya organisasi sejenis berdiri 
setelah itu dalam jumlah yang cukup banyak. 

Berdirinya Jaringan Islam Liberal dan publikasi-publikasinya di berb-
agai media yang kontroversial memicu kembali reaksi keras terhadap pe-
mikiran-pemikiran Islam Liberal ini. Situasi zaman Reformasi yang diwarnai 
dengan kebebasan pers dan menyampaikan pendapat, juga situasi politik 
yang berubah yang tidak lagi hanya memberikan perhatian kepada kelom-
pok Islam Liberal, menyebabkan perhadapan kedua kelompok ini terlihat 
lebih fair, adil, dan seimbang. Tidak ada kekuatan politik tertentu yang mem-
perkuat salah satu kelompok tersebut. Masing-masing benar-benar men-
gandalkan kekuatannya sendiri-sendiri, baik kekuatan intelektual, finansial, 
maupun kekuatan akses pada media. 



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

12

Muncul dua respon yang berbeda terhadap Islam Liberal kali ini. Perta-
ma, respon dari penulis-penulis tahun 1990-an seperti Daud Rasyid, Ahmad 
Husnan, dan Hartono Ahmad Jaiz. Penulis yang disebut terakhir adalah yang 
paling produktif dalam merespon munculnya JIL dan pemikirannya. Hal ini 
menandakan bahwa lingkaran DDII masih tetap memainkan peran penting 
dalam merespon pemikiran-pemikiran Islam Liberal. Hanya saja, sama sep-
erti karakter sebelumnya, respon yang diberikan tetap bersifat reaksioner 
dan skriptural. Kritik-kritik lebih banyak berisi hujatan, caci maki, klaim ses-
at, dan semisalnya daripada berisi perdebatan pemikiran yang mendalam. 
Kesan itu semakin kuat dengan munculnya pengkritik baru dari institusi 
yang juga baru, yaitu dari MMI (Majelis Mujahidin Indonesia) Yogyakarta 
dan FUUI (Forum Ulama Umat Islam) Bandung. Kritik kedua kelompok ini 
terhitung sangat keras yang tidak pernah ditemukan sebelumnya, yaitu sam-
pai muncul fatwa “murtad” dan “hukuman mati” bagi Ulil Abshar Abdalla 
pendiri JIL. 

Karena reaksi yang begitu keras dari kelompok pertama ini, tidak 
mengherankan bila kemudian para peneliti banyak yang menyimpulkan 
bahwa tanggapan-tanggapan terhadap Islam Liberal cenderung dogmatis, 
emosional, tidak menguasai masalah, dan anti-intelektual. Kesan ini misaln-
ya dapat dilihat dalam Kesimpulan Budhy Munawar-Rachman berikut. 

Diskursus “anti-sekularisme” berarti menolak pemisahan (bahkan pe-
misahan secara relatif) antara Islam dan negara. Mereka mengidealkan ter-
wujudnya negara Islam, paling tidak dimulai dengan formalisasi syariat Is-
lam. Mereka yang berjuang untuk anti-sekularisme, dengan sendirinya juga 
anti-pluralisme dan anti-liberalisme….Hal itu bisa dilihat pada era reforma-
si, gerakan Islam radikal—yaitu Islam garis keras—banyak bermunculan, 
seperti gerakan Front Pembela Islam (FPI), Laskar Jihad, Majelis Mujahidin 
Indonesia (MMI), dan lain-lain. Kemunculan mereka merupakan wujud dari 
respons psikologis yang tertunda (delayed psychological response) terhadap 
kekuasaan yang otoriter. Salah satu isu paling ekstrem yang diperjuangkan 
kelompok ini adalah penerapan syariat Islam dan menentang segala bentuk 
sistem pemerintahan selain sistem pemerintahan Islam. Karenanya, tidak 
heran jika dalam aksi-aksinya mereka menyerukan gerakan anti-sekular-
isme.23 

23	  Budi Munawar Rachman, Argumen Islam untuk Sekularisme; Islam Pro-
gresif dan Perkembangan Diskursusnya, (Jakarta: Grasindo. 2010), 116, 119-120. Sebagai 
perbandingan kesimpulan yang senada dapat dilihat pada tulisan Moch Nur Ichwan dalam 
Martin van Bruinessen [ed.], Conservative Turn; Islam Indonesia dalam Ancaman Funda-
mentalisme, (Bandung: Mizan, 2014), 90; dan Pradaya Boy, Para Pembela Islam: Perta-
rungan Konservatif dan Progresif di Tubuh Muhammadiyah, (Depok: Gramata Publishing, 
2009), 190-191.



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

13

Sayang sekali kesimpulan di atas tidak serius mempertimbangkan re-
spon model kedua terhadap kemunculan Islam Liberal setelah Reformasi. 
Respon ini adalah respon yang diberikan oleh satu kelompok gerakan kecil 
alumni dan mahasiswa ISTAC-IIUM Malaysia yang organisasi mereka diberi 
nama INSISTS. Organisasi ini didirikan tahun 2003 oleh Adian Husaini, Ha-
mid Fahmy Zarkasyi, Adnin Armas, Syamsuddin Arif, Ugi Suharto, Nirwan 
Syafrin Manurung, M. Arifin Ismail, dan lainnya di Kuala Lumpur Malay-
sia. Organisasi ini layak untuk dibedakan dari respon-respon terhadap Is-
lam Liberal yang pernah ada sebelumnya, bahkan dengan yang sezamannya 
yang digambarkan oleh ketiga penulis di atas. 24

Dari segi gerakan, INSISTS ini sebetulnya tidak bisa dilepaskan hubun-
gannya dengan DDII. Salah satu pendirinya, Adian Husaini saat mendirikan 
INSISTS masih tercatat sebagai pengurus DDII, bahkan hingga penelitian ini 
dibuat masih aktif. Sebagai pengurus DDII, tentu Adian Husaini sudah sangat 
akrab dengan kritik-kritik terhadap Islam Liberal. Ia bahkan sudah menulis 
buku yang mengkritik Islam Liberal tahun 2002 sebelum pergi ke Malaysia 
dan ikut mendirikan INSISTS. Beberapa pendiri lain juga erat hubunganya 
dengan DDII saat mereka masih di Indonesia seperti Ugi Suharto, Syamsud-
din Arif, dan Adnin Armas yang diberangkatkan ke Malaysia setamat SMA 
di Jakarta melalui M. Natsir dan DDII pada tahun 1990-an. Sisanya yang lain 
adalah keluarga besar dan alumni Pondok Modern Gontor, yang walaupun 
tidak berhubungan langsung dengan DDII, tetapi memiliki hubungan yang 
sangat baik. Hubungan dengan DDII ini semakin terlihat jelas manakala 
pendirian INSISTS ini didorong dan difasilitasi oleh para pengurus DDII 
seperti Edy Setiawan (Bendahara DDII) dan Umar Basalamah (Pengurus 
DDII). Kedua orang inilah yang memberikan bantuan logistik dan finansi-
al untuk pengembangan program-program INSISTS saat mereka kembali ke 
Indonesia. Secara institusi, DDII pun banyak mendukung berbagai program 
yang dikembangkan INSISTS di Indonesia. Jaringan DDII-lah yang pertama 
kali menjadi saluran berkembangnya pemikiran-pemikiran INSISTS dalam 
merespon pemikiran-pemikiran Islam Liberal.

 Berdasarkan fakta-fakta tersebut, boleh dikatakan bahwa INSISTS ma-
sih berada dalam lingkaran gerbong DDII. Berada di gerbong DDII berar-
ti basis dasar pemikiran INSISTS dipengaruhi pemikiran-pemikiran Islam 
Modernis pada mulanya. Akan tetapi dalam perkembangannya, pemikiran 
neo-tradisionalis model Al-Attas juga ikut mempengaruhi mereka sehingga 

24	  Mengenai pendirian INSISTS, penulis mewawancarai hampir semua 
pendiri INSISTS antara lain: Adian Husaini, Hamid Fahmy Zarkasyi, Ugi Suharto, Adnin 
Armas, Syamsuddin Arif, Nirwan Syafrin, Ismail Aridin, dan Henri Salahuddin. Penulis juga 
melakukan wawancara dengan guru mereka, yaitu Prof. Wan Mohd Noor Wan Daud dari Ma-
laysia. Wawancara dilakukan dalam berbagai kesempatan. 



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

14

dalam aksentuasinya INSISTS mampu malampaui jeratan pamikiran mod-
ernis maupun tradisionalis. Seperti sudah disinggung di atas, INSISTS ini 
didirikan oleh mahasiswa dan alumni-alumni ISTAC-IIUM. Lembaga ini 
sendiri sebetulnya tidak selalu monolitik model pemikirannya bergantung 
kepada siapa yang menjadi pengarahnya. Pemikiran yang mempengaruhi 
para pendiri INSISTS ini adalah pemikiran pendiri awal ISTAC, yaitu Syed 
Muhammad Naquib Al-Attas dan muridnya yang paling dekat Wan Mohd 
Noor Wan Daud. Kedua orang inilah yang sangat berpengaruh dalam mem-
bentuk pola pemikiran INSISTS. 

Al-Attas sendiri termasuk tipe pemikir yang dipengaruhi oleh cor-
ak berpikir tradisionalis. Selain karena latar belakang keluarga dan pendi-
dikannya, melalui proses studi yang panjang ia pun semakin memantapkan 
dirinya untuk memilih mengembangkan pemikiran-pemikiran tradisional 
warisan para ulama. Al-Attas sangat apresiatif terhadap produk-produk pe-
mikiran tradisional, terutama tasawuf. Ia juga sangat mendalami Ilmu Ka-
lam terutama mazhab Abu Hasan Al-Asy’ari sebagai basis pengembangan 
pemikirannya, baik dalam mengkritik sekularisme Barat maupun mengkri-
tik pemikiran-pemikiran modernis yang dianggapnya cenderung mereduksi 
warisan pemikiran Islam.25 

Oleh sebab pengaruh ini sampai kepada INSISTS yang sebagiannya 
adalah kader DDII dan Gontor yang terkategori modernis, maka pemikiran 
tradisionalnya Al-Attas ini diadaptasi agar bisa masuk ke semua kalangan, 
baik modernis maupun tradisionalis, tanpa membuat permusuhan dengan 
keduanya. INSISTS pun secara mendasar menerima pemikiran-pemikiran ta-
sawuf dan ilmu kalam sebagaimana diajarkan oleh guru mereka. Ini terlihat 
dari posisi para aktivis INSISTS yang sudah tidak lagi mempersoalkan prak-
tik-praktik sufisme dan tarekat yang menyebar di kalangan masyarakat. Ini 
berbeda dengan sikap kalangan modernis yang masih melihat tasawuf dan 
praktik-praktik tarekat secara skeptis, bahkan sebagian ada yang menyebut-
nya sebagai tindakan bid’ah (mengada-ada dalam agama). Akan tetapi, pada 
saat yang sama para aktivis INSISTS ini pun menghindari diri untuk terlibat 

25	  Pemikiran Al-Attas secara utuh terekan dalam buku Wan Moh Nur Wan 
Daud, The Educational Philosophy and Practice Syed Muhammad Naquib Al-Attas, (Kuala 
Lumpur: International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC), 1998). Sekali-
pun secara tersurat yang dijelaskan oleh Wan Daud dalam buku ini adalah pemikiran Al-At-
tas tentang pendidikan, tetapi buku ini merekam pondasi pemikiran Al-Attas yang di atasn-
ya dibangun berbagai karyanya. Artinya yang didedahkan Wan Daud bukan hanya tentang 
gilsafat pendidikan, tapi dasar pemikiran filsafatnya secara umum. Keberhasilan Wan Daud 
mengekstrapolasi pemikiran Al-Attas ini juga sekaligus menegaskan bagaimana pemikiran 
Wan Daud sendiri yang menyatakan sebagai pengikut setia pemikiran Al-Attas. 



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

15

dalam praktik-praktis sufisme secara terbuka melalui tarekat-tarekat dalam 
keseharian mereka untuk menunjukkan bahwa mereka masih berada dalam 
lingkaran pengaruh pemikiran keagamaan kaum modernis. 

INSISTS sendiri lebih memilih memfokuskan pemikirannya pada tan-
tangan-tantangan pemikiran kontemporer yang berasal dari Barat. Gurunya 
Al-Attas mengajarkan kepada mereka bahwa tantangan itu datang dari pe-
mikiran-pemikiran orientalis yang meneliti tentang Islam. Mereka pun didi-
dik dengan disiplin model orientalis yang sangat ketat untuk menemukan 
langsung sumber-sumber utama dari satu pemikiran. Pada gilirannya den-
gan disiplin model itu, mereka diharapkan mampu bersikap kritis terhadap 
produk-produk pemikiran orientalis yang berpotensi merusak Islam. Untuk 
memunculkan sikap kritis alih-alih membebek pemikiran orientalis, Al-At-
tas merancang pengajaran khas ISTAC saat pertama didirikan, yaitu Islamic 
Worldview (pandangan hidup Islam). Mata kuliah ini diasuh langsung oleh 
Al-Attas pada periode awal berdirinya ISTAC tahun 1988 hingga diberhen-
tikan tahun 2002. Mata kuliah ini sendiri berisi tentang pokok-pokok pan-
dangan dasar hidup seorang Muslim yang tidak boleh berubah dalam situasi 
dan kondisi apapun. Melalui mata kuliah ini, ia dan para mahasiswanya ber-
hasil menemukan perbedaan mendasar pemikiran Islam dengan Barat-seku-
ler. Oleh sebab itu pula, mereka dapat bersikap sangat kritis terhadap pro-
duk-produk pemikiran Barat ini. Pendalaman Islamic Worldview inilah yang 
juga menjadi pokok kajian dan pengajaran yang dikembangkan oleh INSISTS 
secara konsisten hingga tahun-tahun selanjutnya.26 

Di Indonesia, pemikiran-pemikiran orientalis yang menjadi target uta-
ma kajian mereka di ISTAC ternyata mereka temukan pada pemikiran-pe-
mikiran Islam Liberal. Oleh sebab itu, saat awal tahun 2000-an pemikiran 
Islam Liberal kembali muncul ke permukaan, terdapat alasan kuat bagi para 
alumni ISTAC ini untuk segera menghadang pemikiran-pemikiran ini den-
gan bekal pengetahuan mendalam dari guru mereka Al-Attas yang telah 
melatih mereka selama Aldi ISTAC. Inilah awal mula perhadapan langsung 
INSISTS dengan pemikiran-pemikiran Islam Liberal. INSISTS melihatnya se-
bagai tantangan pemikiran pertama yang harus mereka hadapi. 

INSISTS melihat persoalan tantangan pemikiran dari kalangan Islam 
Liberal secara lebih mendasar dan komprehensif, yaitu dalam konteks tan-
tangan peradaban. INSISTS menyadari bahwa pemikiran yang ditawarkan 
oleh Islam Liberal adalah dalam rangka menjawab kegelisahan umat Islam 
yang tertinggal secara peradaban dari masyarakat Barat. Hanya saja, solusi 
yang ditawarkan adalah “membebek” terhadap peradaban Barat sehingga 

26	  Disarikan dari berbagai wawancara dengan para pendiri INSISTS



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

16

identitas Islam menjadi semakin tercerabut dari akarnya. Alih-alih umat Is-
lam semakin maju dengan Islamnya, justru malah yang terjadi adalah west-
ernisasi dan sekularisasi Islam. Pemikiran Islam Liberal hanya membuat wa-
jah Islam berubah menjadi Barat sepenuhnya. 

INSISTS mengkritik berbagai isu mendasar yang sering dipromosikan 
oleh para pemikir Islam Liberal. Di antara isu-isu pokok yang menjadi per-
hatian INSISTS antara lain mengenai pengaruh orientalis dalam studi Islam, 
hermeneutika dan tafsir Al-Quran, pluralisme agama, politik Islam, serta 
isu kesetaraan gender. Isu-isu tersebut dianggap sebagai isu yang merusak 
cara berpikir umat dan membuat umat Islam menjadi semakin jauh dari 
ajaran agamanya. Selain tidak ada gunanya bagi kemajuan umat Islam, isu-
isu tersebut juga cenderung merusak konstruk ajaran Islam yang telah per-
manen; bahkan juga dianggap isu murahan yang sama sekali bukan akan 
memajukan umat Islam melainkan hanya membuka jalan bagi imperialisme 
Barat jilid kedua atas umat Islam. 

Dalam menyampaikan kritik terhadap isu-isu tersebut, disiplin ketat 
yang diajarkan Al-Attas menjadi salah satu ciri khas tulisan-tulisan mereka. 
Di antara cirinya antara lain: pertama, selalu menjaga kualitas ilmiah setiap 
tulisan dengan selalu merujuk pada sumber-sumber terpercaya atau bahkan 
sumber-sumber primer. Kedua, membangun argumentasi logis-filosofis un-
tuk menolak argumen-argumen serupa dari kalangan Islam Liberal sehingga 
pembahasan terhindar dari kesan dogmatis. Ketiga, menghindari pelabelan 
“kafir”, “murtad”, “munafik”, dan sebagainya dalam berbagai kritik terha-
dap pemikiran Islam Liberal sehingga kesan-kesan emosional sama sekali 
tidak ditemukan; walaupun tetap sangat tegas menolak berbagai pemikiran 
mendasar dari kalangan Islam Liberal. Keempat, kritik yang disampaikan 
tidak selalu langsung tentang tulisan-tulisan Islam Liberal di Indonesia. Para 
penulis INSISTS justru lebih tertarik untuk membahas setiap tema yang men-
jadi perhatian kalangan Islam Liberal dari sumber pemikiran asalnya, yaitu 
dari para pemikir orientalis dan pemikiran liberal Muslim yang reputasinya 
lebih mendunia. Gaya ini menghindari gaya polemis yang seringkali malah 
keluar dari substansi pemikiran yang tengah diperdebatkan. 

Gaya seperti inilah yang membuat tulisan-tulisan INSISTS lebih ban-
yak mendapat simpati dari kalangan terdidik dan perguruan tinggi. Tu-
lisan-tulisan INSISTS dianggap sebanding dengan tulisan-tulisan Islam Lib-
eral di Indonesia. Apresiasi ini terlihat dari antusiasme kalangan akademis 
dan terdidik dalam menyambut gagasan-gagasan yang ditawarkan INSISTS. 
Kalangan akademis merasa layak untuk mengembangkannya sampai pada 
level kajian akademis yang serius seperti sebagai bagian dari mata kuliah 



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

17

yang diajarkan atau sebagai bahan pemikiran untuk pengembangan riset. 
Beberapa indikasi dapat disebabkan antara lain hanya selang sekitar empat 
tahun dari penerbitan majalah Islamia dan beberapa buku penulis INSISTS, 
mata kuliah Islamic Worldview yang ditawarkan INSISTS ke beberapa per-
guruan tinggi mendapatkan sambutan positif. INSISTS sempat bekerjasama 
untuk mata kuliah ini dengan Universitas Indonesia (2007-2010), Universitas 
Pendidikan Indonesia Bandung (2010-2012), Universitas Ibnu Khaldun Bo-
gor (2010-sekarang), Universitas Islam Sultan Agung Semarang (2007-seka-
rang), Universitas Islam Az-Zahra Jakarta (2010-sekarang), Sekolah Tinggi 
Ilmu Dakwah (STID) M. Natsir Jakarta (2005-sekarang), dan sebagainya. 

Bagi INSISTS sendiri kritik atas isu-isu di atas sebenarnya bukan mer-
upakan tujuan utama, karena yang menjadi pokok persoalan yang menja-
di perhatian INSISTS sebagaimana juga Al-Attas adalah keterbelakangan 
peradaban umat. Visi INSISTS yang utama adalah membangun peradaban 
Islam yang unggul namun tetap berbasis pada ajaran Islam. Oleh sebab itu, 
yang menjadi agenda pokok pengembangan pemikiran INSISTS ini adalah 
mengembangkan ilmu pengetahuan berbasis paradigma Islam yang dipop-
ulerkan dengan istilah Islamisasi ilmu pengetahuan. Tujuan ini dinyatakan 
dengan tegas saat INSISTS didirikan dan juga diperlihatkan dalam berbagai 
tulisan INSISTS yang bukan hanya mengkritik pemikiran-pemikiran Islam 
Liberal, tapi juga menawarkan gagasan-gagasan baru dalam konteks Isla-
misasi ilmu pengetahuan kontemporer sebagai basis dalam pembangunan 
peradaban Islam.

Pemikiran tentang Islamisasi ilmu pengetahuan yang dikembangkan 
INSISTS ini sepenuhnya mengadopsi dan mengembangkan pemikiran seru-
pa yang digagas oleh Syed M. Naquib Al-Attas. Dalam pemikiran Al-Attas 
Islamisasi ilmu pengetahuan kontemporer adalah mengembalikan cara pan-
dang Islami atas realitas dan kebenaran (Islamic Worldview) yang telah di-
rusak oleh arus sekularisasi dari Barat. Islamisasi ini dilakukan dengan cara 
mengislamkan kata-kata kunci yang mewakili penjelasan tentang berbagai 
realitas. Proyek ini telah dikerjakan Al-Attas sejak tahun 1970-an di Malay-
sia dan mencapai puncaknya saat ia mendirikan ISTAC-IIUM tahun 1988. 
Dari sini terlihat bahwa gerakan Al-Attas sendiri sebagai inspirator gerakan 
Islamisasi ilmu pengetahuan bagi INSISTS merupakan gerakan akademik 
dan gerakan keilmuan. Itu sebabnya, ketika INSISTS mengikutinya, yang 
menjadi pokok perhatian pun adalah gerakan akademik dan pengembangan 
keilmuan, bukan gerakan sosial atau gerakan politik. 

Model ini tidak ditemukan dalam respon-respon terhadap Islam Lib-
eral pada periode-periode sebelumnya. Rasjidi sebetulnya paling potensial 



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

18

untuk memberikan tanggapan lebih serius, akademik, dan berkelanjutan 
mengingat reputasinya sebagai ilmuwan dan akademisi cukup diakui. Ia 
juga seorang penulis yang baik. Hanya saja, Rasjidi tidak terlihat sangat seri-
us menanggapi perkembangan pemikiran Islam Liberal. Ia hanya mengkritik 
secara polemis ala kadarnya atas pemikiran Nurcholish Madjid dan Harun 
Nasution. Rasjidi tidak mengembangkan lebih lanjut gagasan-gagasannya 
sebagai alternatif dari pemikiran yang dilontarkan Madjid atau Nasution. 
Bisa jadi juga, pada tahun 1970 dan 1980-an situasi politik yang menekan 
kelompok eks-Masyumi tidak memungkinkan untuk melakukan apa yang 
bisa dilakukan INSISTS setelah Reformasi. Sementara itu, penanggap pe-
mikiran-pemikiran Islam Liberal lain terlihat tidak meyakinkan saat menang-
gapi pemikiran-pemikiran Islam Liberal sehingga tidak mendapatkan respon 
serius dari kalangan akademisi. 

Sebagai lembaga yang berkonsentrasi pada pengembangan pemikiran, 
pengkajian, dan riset agenda-agenda gerakan yang dipilih INSISTS pun tidak 
jauh dari sana. Sepanjang yang diamati melalui penelitian ini kegiatan-kegia-
tan yang dikerjakan INSISTS antara lain: publikasi ilmiah melalui majalah 
dan koran, penyelenggaraan kursus-kursus dan workshop-workshop pe-
mikiran Islam, dan pengembangan perguruan tinggi yang akan dijadikan se-
bagai pusat pendidikan dan riset. INSISTS sebetulnya sudah mencanangkan 
membangun perguruan tinggi atas nama INSISTS sendiri sejak tahun 2010-
an. Akan tetapi, hingga penelitian ini diselesaikan rencana yang dicanangkan 
baru sampai pada tahap pengajuan izin. Akan tetapi, perguruan tinggi yang 
menjadi basis dari beberapa aktivis INSISTS seperti Universitas Darussalam 
Gontor tempat Hamid Fahmy Zarkasyi, Universitas Islam Sultan Agung 
Semarang tempat Anis Malik Thoha, dan Universitas Ibnu Khaldun Bogor 
tempat Adian Husaini telah berfungsi sebagai laboratorium pengembangan 
pemikiran INSISTS. 

Oleh karena pemikiran-pemikiran Islam Liberal pun bukan hanya ber-
dimensi akademik, tapi juga bersentuhan dengan gerakan sosial, maka ti-
dak mengherankan bila pemikiran-pemikiran yang dikembangkan INSISTS 
dalam merespon Islam Liberal pun ikut bersentuhan pula dengan gerakan 
sosial. Persentuhan dengan gerakan sosial bukan sengaja diinisiasi oleh IN-
SISTS, melainkan pemikiran-pemikiran yang dikembangkan INSISTS ban-
yak yang dimanfaatkan menjadi dasar untuk melakukan kritik lebih populer 
kepada pemikiran-pemikiran Islam Liberal yang juga sebagiannya menjadi 
gerakan populer. Persentuhan dengan gerakan sosial ini di antaranya den-
gan diterimanya pemikiran INSISTS di kalangan dua ormas besar, yaitu NU 
dan Muhammadiyah. Masuknya pemikiran INSISTS ke dalam tubuh kedua 
ormas ini menyebabkan di dalam ormas ini, selain berkembang gerakan den-



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

19

gan basis pemikiran lama masing-masing dan gerakan Islam Liberal yang 
sudah lama ikut masuk ke dalamnya; juga muncul faksi yang anti dengan 
Islam Liberal. Kemungkinan besar faksi ini sudah ada lama, hanya saja mere-
ka mendapatkan kekuatan baru dari pemikiran-pemikiran anti-Islam Liberal 
yang diperkenalkan INSISTS. Selain itu, INSISTS juga menginspirasi lahirn-
ya gerakan-gerakan masa baru antara lain: pusat-pusat studi yang menjadi 
jejaring pemikiran dan organisasi INSISTS seperti PSPI Solo, Inpas Suraba-
ya, Pimpin Bandung, KMKI Jakarta, CGS Jakarta, dan sebagainya. INSISTS 
juga mendorong lahirnya Indonesia Tanpa JIL (ITJ) yang lebih populer yang 
memiliki audiens lebih beragam. Selain itu, INSISTS juga membidani lahirn-
ya Majelis Intelektual dan Ulama Muda Indonesia (MIUMI) yang menghim-
pun berbagai kekuatan dari ormas-ormas Islam. Organisasi-organisasi terse-
but berfungsi sebagai penyebar gagasan-gagasan INSISTS dengan aksentuasi 
yang lebih sederhana dan lebih populer. 

3. Tema-Tema Utama Kritik INSISTS terhadap Gagasan-Gagasan Islam Lib-
eral

Walaupun gagasan utama yang diusung INSISTS dengan gerakannya 
adalah gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan Kontemporer (IIPK), perhada-
pan INSISTS dengan Islam Liberal sesungguhnya terjadi pada pemikiran-pe-
mikiran yang sifatnya turunan, bukan pokok dari gagasan IIPK itu sendiri. 
Berikut uraian masing-masing secara singkat. 

Hermeneutika

Pemikiran liberal yang dipegangi oleh kelompok Islam Liberal bukan-
lah suatu pemikiran liberal dalam pengertiannya yang asal, yaitu liberal yang 
benar-benar tidak mempercayai otoritas.27. Islam Liberal sebagaimana nanti 
diperlihatkan oleh beberapa pemikirnya, masih memegangi otoritas paling 
dasar dalam Islam, yaitu Al-Quran yang masih diyakini sebagai wahyu Allah 
Swt. Pandangan ini terlihat dalam cara pandang Nurcholis Madjid yang di-
anggap sebagai pencetus awal pemikiran Islam Liberal. Madjid memandang 
bahwa Al-Quran merupakan kalam Tuhan yang tidak dapat diganggu gugat 
dan abadi, sebagai petunjuk paling terpercaya bagi kehidupan di dunia ini 
dan kesaksian yang paling dapat dipegang untuk masa depan.28 

27	  J. Salwyn Schapiro, Liberalism; Its Meaning and History, (London: Anvill 
Books, 1985), 12. 

28	  Greg Barton, Pemikiran Islam…, 434.



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

20

Sekalipun Al-Quran tetap dipegang sebagai otoritas, namun para pe-
mikir Islam Liberal sejak Nurcholis Madjid mengembangkan suatu mod-
el baru dalam menafsirkannya, yaitu model penafsiran hermeneutis yang 
meletakkan Al-Quran dengan cara pandang berbeda dengan para pemikir 
sebelumnya. Corak penafsiran ini dalam pandangan mereka adalah corak 
penafsiran yang menolak corak penafsiran tekstual29 yang pada umumnya 
dipegang para ulama Islam selama berabad-abad sebelumnya. Pada dekade 
pertama munculnya Islam Liberal, pendekatan tafsir hermeneutis terhadap 
Al-Quran ini belum terlalu jelas bentuk, karakter, dan metodologinya. Sei-
ring dengan berkembangnya kajian-kajian Al-Quran di IAIN-IAIN model 
hermeneutika mendapatkan modelnya yang agak jelas. Model-model terse-
but antara lain seperti yang ditemukan pada tulisan-tulisan Fazlur-Rahman, 
Nashr Hamid Abu Zaid, Hasan Hanafi, dan Muhammad Syahrur. 

Karena persoalan penafsiran teks-teks keagamaan ini dipandang se-
bagai dasar munculnya pemikiran Islam Liberal, maka INSISTS dalam usaha 
pertamanya membendung pemikiran ini adalah mencoba membedah perso-
alan hermeneutika. Jurnal Islamia edisi perdana yang diterbitkan INSISTS 
bulan Maret 2004 secara khusus mengangkat masalah hermeneutika ini. 
Halaman muka jurnal yang diberi tagline “Majalah Pemikiran dan Perad-
aban Islam” ini memuat judul headline yang cukup menggebrak dunia pe-
mikiran Islam saat itu, yaitu Hermeneutika versus Tafsir Al-Quran. 

Bukan hanya itu saja. Setelah terbit edisi majalah, secara khusus beber-
apa penulis INSISTS menerbitkan buku yang khusus membahas mengenai 
persoalan hermeneutika dan tafsir Al-Quran ini. Isinya tentu saja memper-
dalam dan mempertajam apa yang sudah ditulis pada jurnal. Di antara buku 
yang mempertajam isu ini adalah Metodologi Bibel dalam Studi Al-Quran: 
Studi Kritis (Adnin Armas, 2005 cetak ulang 2006), Al-Quran Dihujat (Henri 
Salahuddin, 2009), Kritik Studi Al-Quran Kaum Liberal (Fahmi Salim, 2010). 
Selain ketiga buku khusus tersebut, isu mengenai hermeneutika ini selalu 
dimuat menjadi salah satu bagian tulisan yang mengkritik pemikiran Islam 
Liberal seperti dalam buku Membendung Arus Liberalisme (Adian Husaini, 
2007), Islam Liberal 101 (Akmal Syafril, 2011), Virus Islam Liberal (Nashrud-
din Syarief, 2009), dan lainnya. 

Inti kritik para aktivis INSISTS terhadap metode hermeneutika ini 
dapat disimpulkan pada beberapa hal. Pertama, hermeneutika dipandang 
sebagai sebuah metode yang lahir bukan dari rahim umat Islam sehingga 
membawa bias pemikiran dan peradaban tempat metodologi ini datang. Bi-
asa pemikiran dan peradaban itu tidak selalu sesuai dengan doktrin dasar 

29	  Budi Munawwar Rachman, Islam dan Sekularisme, (Jakarta: Friedrich 
Naumann Stiftung, 2011), 110. 



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

21

ajaran Islam sehingga bila diadopsi tanpa proses adaptasi dapat merusak 
sendi-sendi dasar ajaran Islam.30 Kedua, dalam sejarahnya hermeneutika su-
dah banyak digunakan dalam menginterpretasi teks-teks keagamaan di ka-
langan Kristen di Barat. Efek yang ditimbulkan dari penggunaan metode ini 
untuk menafsirkan kitab suci mereka adalah “ketidakpastian ajaran” dan rel-
ativisme kebenaran agama. Bila diterapkan pada kajian Al-Quran hal serupa 
akan terjadi pada Islam.31 

Ketiga, dalam tradisi Islam sudah sejak periode awal Islam telah ada 
metode pemahaman terhadap kitab suci yang dikenal dengan “tafsir” dan 
“takwil”. Metode ini telah dikembangkan sedemikian rupa oleh para ula-
ma Islam sesuai dengan doktrin dasar ajaran Islam. Metode ini tidak dapat 
disandingkan dengan hermeneutika, bahkan cenderung bertentangan.32 
Keempat, metode tafsir yang dikembangkan para ulama Islam adalah juga 
suatu metode yang ilmiah dan pada saat yang sama sesuai dengan karakter 
dasar keyakinan Islam sehingga relevan tetap dipertahankan sebagai metode 
interpretasi Al-Quran dan teks agama lainnya, tanpa harus dilengkapi den-
gan hermeneutika.33 

Pluralisme Agama

Sejurus dengan pembelaan terhadap hak asasi manusia, satu hal yang 
sangat dijunjung tinggi oleh para pemikir Islam Liberal adalah kebebasan 
beragama. Kebebasan beragama dan berkeyakinan dianggap sebagai kebe-
basan asasi yang harus diberikan kepada setiap orang, bahkan termasuk di 
dalamnya kebebasan untuk tidak beragama sama sekali. Tidak boleh ada pe-
maksaan seseorang untuk memeluk agama tertentu. 

Gagasan tentang pluralisme agama berlainan agak berlainan dengan 
toleransi antar-umat beragama. Apabila toleransi antar-umat beragama ber-
kaitan dengan hubungan sosial antar-umat beragama, sementara pandangan 
tentang pluralisme pendekatannya lebih doktrinal dan teologis, sekalipun 
sama-sama ingin mewujudkan hidup beragama yang dapat saling berdamp-
ingan.34 

30	  Hamid Fahmy Zarkasyi dalam Islamia Thn. I No. I Maret 2004, hal. 28
31	  Adian Husaini dalam Islamia Thn. I No. I Maret 2004, hal. 14-15
32	  Adnin Armas dalam Islamia Thn. I No. I Maret 2004, hal. 44-45
33	  Wan Mohd Nor Wan Daud dalam Islamia Thn. I No. I Maret 2004, hal. 

50-56
34	  Halid Alkaf, Quo Vadis Liberalisme Islam Indonesia. (Jakarta: Kom-

pas-Gramedia, 2011), 203; Budi Munawar Rachman, Islam dan …, 210. 



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

22

Kritik yang sangat gencar dialamatkan kepada para pemikir Islam Lib-
eral oleh INSISTS adalah tentang isu pluralisme agama. Isu ini memang isu 
paling menjual yang diusung oleh para pemikir Islam Liberal dalam konteks 
masyarakat Indonesia yang majemuk dan terdiri dari berbagai agama. Isu ini 
bahkan sampai menjadi salah satu yang difatwakan haram oleh MUI pada 
tahun 2005. Dalam hal ini, MUI menyatakan bahwa paham pluralisme ag-
ama adalah paham terlarang (haram). Dalam banyak hal, perumusan MUI 
tentang pluralisme agama banyak mengacu pada tulisan-tulisan aktivis IN-
SISTS. 

Pluralisme agama yang dimaksud oleh INSISTS adalah adalah suatu 
paham dalam disiplin sosiologi, teologi, dan filsafat agama yang berkem-
bang di Barat. Paham ini memiliki dua aliran utama, yaitu: global theology 
dan transcendent unity of religion (kesatuan agama-agama). Pluralisme ag-
ama mazhab pertama berpendirian bahwa agama merupakan kendala bagi 
program globalisasi sehingga mazhab ini menawarkan konsep dunia tan-
pa batas geografis, kultural, ideologis, teologis, kepercayaan, dan lain-lain. 
Semua identitas yang sifatnya parsial baik yang datang dari suatu negara, 
budaya, ideologi, atau agama dan kepercayaan tertentu harus melebur dan 
menyesuaikan diri dengan zaman modern. Mazhab ini yakin bahwa identi-
tas itu, termasuk agama-agama, akan berevolusi dan akan saling mendekat 
yang pada akhirnya tidak akan ada lagi perbedaan antara satu agama den-
gan agama lainnya. Agama-agama itu kemudian akan melebur menjadi satu. 
Diantara tokoh yang memopulerkan teori ini antara lain: John Hick, Wilfred 
Cantwell Smith, Hasan Askari, Ramchandra Gandhi, Masau Abe, Leo Trepp, 
dan Kushdeva Singh.35 

Sementara itu mazhab kedua yang lebih filosofis dibanding mazhab 
pertama yang cenderung sosiologis berpandangan bahwa eksistensi agama 
tidak bisa dipaksa untuk mengikuti zaman modern. Justru keberadaan agama 
tetap harus dipertahankan, terutama tabiat tradisionalnya, yaitu pendekatan 
transendentalnya yang bertumpu pada mistisisme dalam setiap agama. Pada 
aspek yang transendental inilah agama-agama memiliki kesamaan dan akan 
menjadi pendamping dunia modern yang kekeringan secara spiritual. Oleh 
sebab itu, mazhab ini memperkenalkan konsep transcendent unity of reli-
gion (kesatuan transenden agama-agama) sebagai jawaban atas hubungan 
agama dengan modernisasi. Tokoh mazhab ini antara lain Rene Guenon, T.S. 
Eliot, Titus Burckhardt, Frithjof Schuon, Martin Ling, Seyyed Hossein Nasr, 
Huston Smith. Louis Massignon, Marco Pallis, Henry Corbin, dan lain-lain.36

Kedua mazhab inilah yang selalu menjadi rujukan dalam berbagai 
35	  Jurnal Islamia, Thn. I no. 3/September-November 2004 hal. 5-6
36	  Jurnal Islamia, Thn. I no. 3/September-November 2004 hal. 7-8



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

23

wacana mengenai pluralisme agama, termasuk di Indonesia. Kedua-duanya 
dalam pandangan para aktivis INSISTS bertentangan dengan prinsip dasar 
ajaran Islam. Dalam hal ini, kedua wacana pluralisme agama di atas berto-
lak belakang dengan konsep al-dîn (agama) dalam Islam yang bersifat unik 
dan tidak mungkin dipersatukan dengan konsep agama dalam agama yang 
lain. Keunikan ini menafikan kemungkinan peleburan agama menjadi satu 
agama global (global theology) atau hanya sekedar menyatukannya secara 
transendental melalui ajaran mistisnya. Pembahasan secara rinci mengenai 
penolakan pluralisme mazhab kedua oleh INSISTS dimuat dalam Jurnal Is-
lamia, Thn. I no. 3/September-November 2004 sedangkan mazhab pertama 
dalam Jurnal Islamia Thn. I no. 4/Januari-Maret 2005. 

Demokrasi dan HAM

Sejalan dengan prinsip politik yang dianutnya, para pemikir Islam 
Liberal memilih demokrasi sebagai sistem yang paling ideal untuk dikem-
bangkan dalam konteks kehidupan berbangsa dan bernegara di Indonesia. 
Demokrasi dipilih seraya merujuk konsep hak asasi manusia sebagai dasar 
universal yang harus dihormati manusia sejagat. Pilihan ini jelas berseberan-
gan dengan formalisasi syariat yang mengharuskan Islam menjadi dasarnya. 
Bagi pemikir Islam Liberal formalisasi syariat bertentangan dengan hak-hak 
asasi manusia yang menjamin kebebasan beragama. Negara Islam atau for-
malisasi syariat di negara demokrasi bertentangan dengan prinsip kebebasan 
yang merupakan bagian dari hak dasar manusia.37 

Generasi Islam Liberal yang lebih muda bahkan berpikir lebih radikal 
mengenai demokrasi. Salah seorang aktivis Jaringan Islam Liberal, misalnya 
berpendapat bahwa pada zaman Rasul maupun Khulafaur-Rasyidin tidak 
pernah mengajarkan demokrasi sebagaimana diklaim Madjid. Demokrasi 
adalah sesuatu yang sama sekali baru dalam sejarah Islam. Akan tetapi, jus-
tru sistem ini yang paling baik dibandingkan dengan apa yang dipraktikkan 
oleh umat Islam sepanjang sejarahnya. 

Penerimaan bahkan dukungan pemikir Islam Liberal terhadap 
demokrasi juga seiring dengan pembelaan terhadap hak-hak asasi manusia 
sebagaimana yang tertera dalam Deklarasi HAM Internasional. Nurcholis 
Madjid termasuk pemikir Islam Liberal yang sejak awal mempromosikan 
HAM agar menjadi dasar dalam pengembangan demokrasi. Sama seperti 
kesimpulannya tentang demokrasi, baginya ajaran-ajaran Islam sangat rel-

37	  Anas Urbaningrum, Islam dan Demokrasi: Pemikiran Nurcholish Madjid, (Depok: 
Tesis Prodi Ilmu Politik Pascasarjana Universitas Indonesia, 2000), 119. 



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

24

evan dengan doktrin hak-hak asasi manusia. Bahkan baginya, salah satu tu-
juan Islam adalah memelihara hak-hak asasi manusia itu sendiri.38 

Dalam masalah kenegaraan, para aktivis INSISTS lebih memilih jalan 
menerima kekuasaan yang ada, sekalipun bukan tanpa syarat. Syaratnya 
adalah bahwa kekuasaan yang ada, apapun dasar dan bentuknya, harus 
menjadikan Islam sebagai rujukan utama dalam penyelenggaraan negara-
nya. Sekalipun dasar negara di Indonesia tidak secara eksplisit disebutkan 
“Islam”, melainkan “Pancasila”, makna Pancasila itu harus memberikan ako-
modasi positif terhadap Islam sehingga Islam tidak kehilangan hak untuk 
diimplementasikan dalam kehidupan bernegara di Indonesia. 

Mengenai demokrasi yang dipilih sebagai sistem kenegaraan di Indo-
nesia, INSISTS pun melihatnya dalam suatu pandangan yang positif sekali-
pun tetap tidak keluar dari prinsip dasar pemikirannya yang menempatkan 
Islam sebagai referensi dasar. Adian Husaini menyimpulkan bahwa dalam 
demokrasi ini terdapat hal-hal yang positif seperti penghormatan terhadap 
kesamaan manusia dalam menyampaikan pendapat. Akan tetapi dalam ban-
yak hal demokrasi pun menyimpan banyak masalah seperti penyamarataan 
kualitas manusia dalam menentukan suatu pemilihan politik. Terlebih lagi 
dalam demokrasi liberal. Dalam sistem ini hal yang paling mendasar memi-
liki pertentangan dengan Islam adalah kemungkinan menggugurkan atur-
an agama yang sudah qath’i atas dasar kesepakatan bersama. Akan tetapi, 
selain kritik terhadap sekularisasi demokrasi dan westernisasi politik, tidak 
terlalu jelas apa konsepsi politik yang ditawarkan oleh INSISTS atau yang 
dianggap paling ideal Kelihatannya dalam masalah sistem teknis dalam poli-
tik, INSISTS bersikap lebih terbuka untuk menerima sistem apapun sepan-
jang dapat mengakomodasi Islam secara utuh. Hal ini seperti terlihat dalam 
penerimaan mereka terhadap Pancasila di Indonesia.39

Walaupun menerima Pancasila sebagai dasar negara Indonesia, namun 
mengenai demokrasi dan hak asasi manusia yang selalu dijadikan postulat 
perjuangan kalangan Islam Liberal, para aktivis INSISTS memiliki catatan 
tersendiri. Dalam buku yang ditulis khusus mengenai hak asasi manu-
sia, Hamid Fahmi Zarkasyi menyimpulkan bahwa hak asasi manusia yang 
termaktub dalam Deklarasi Umum Hak Asasi Manusia (DUHAM) sebagi-
annya ada yang selaras dengan Islam, namun sebagian yang lain ada yang 
bertentangan.40 Pertentangan ini terutama disebabkan oleh mazhab liberal 

38	  Mohammad Monib dan Ishlah Bahrawi, Islam dan Hak Asasi Manusia dalam Pan-
dangan Nurcholish Madjid, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2011).
39	  Jurnal Islamia Vol. V No. 2, 2009 hal. 84-97.
40	  Hamid Fahmi Zarkasyi, Hak Asasi Manusia dalam Islam, (Ponorogo: CIOS, 



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

25

yang dianut oleh Amerika dan mereka yang menyetujuinya yang menempat-
kan Hak Asasi Manusia secara liberal, mutlak tanpa batasan, sehingga akan 
menimbulkan pertentangan dengan prinsip dasar agama-agama, termasuk 
Islam. Agama-agama pada prinsipnya sangat terikat dengan aturan mas-
ing-masing, termasuk dalam menempatkan posisi asasi penganutnya sebagai 
manusia. Oleh sebab itu, Hamid menyarankan agar DUHAM perlu menga-
komodir kekhususan negara-negara dan institusi agama dalam menafsirkan 
prinsip-prinsip HAM dan kebebasan sehingga tidak lagi dibenturkan antara 
agama dan HAM.41 

Kesetaraan Gender

Isu berikutnya yang diusung oleh para pemikir Islam Liberal adalah 
tentang kesetaraan gender (gender equality). Bahkan, bukan hanya sekadar 
menjadi wacana, ide tentang kesetaraan gender ini telah menjadi semacam 
agenda penting dalam gerakan Islam Liberal di Indonesia. Hampir dalam se-
tiap rencana aksi, aksi, dan penyebaran pemikiran isu kesetaraan gender ini 
selalu dijadikan agenda khusus bersama dengan agenda-agenda liberalisasi 
yang lain. Agenda ini sejalan dengan semangat berbagai negara di seluruh 
dunia yang ingin menyetarakan hak-hak kaum perempuan sejajar dengan 
laki-laki. 

Isu ini memang merupakan salah satu isu paling santer berkembang 
di Indonesia, bukan hanya karena diusung oleh para aktivis Islam Liberal, 
tetapi sudah muncul sejak sebelum zaman kemerdekaan. Isu kesetaraan gen-
der ini mula-mula dikenal dengan istilah “emansipasi wanita” yang mene-
mpatkan tokoh sejarah Kartini sebagai ikonnya. Oleh para aktivis Islam Lib-
eral ini kemudian dibawa ke dalam wacana agama, terutama Islam. Mereka 
mengklaim bahwa sejatinya Islam mendukung sepenuhnya ide kesetaraan 
gender ini karena adanya prinsip kesamaan dan kesetaraan derajat laki-laki 
dan perempuan yang diakui Islam. Kalaupun ada yang lebih menonjolkan 
peran laki-laki daripada perempuan, hal itu disebabkan kecenderungan pa-
triarki dalam pemikiran mereka yang harus digugurkan. 

Bagi aktivis INSISTS, pandangan tersebut justru bertentangan dengan 
prinsip dasar ajaran Islam. Pandangan seperti itu malah meletakkan agama 
menjadi lebih inferior di hadapan cara pandang Barat yang sejak awal mence-
tuskan ide kesetaraan gender tidak menyertakan pertimbangan agama sama 
sekali. Mereka bahkan cenderung lebih merepresentasikan keinginan Barat 

2011), 15-24.
41	  Hamid Fahmi Zarkasyi, Hak Asasi…, 67.



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

26

daripada mengamalkan ajaran Islam sepenuhnya. Indikasinya adalah kritik 
mereka atas Al-Quran, hadis, dan syari’at yang dianggap bias gender.42

 Memperjuangkan hak-hak perempuan bagi INSISTS bukan ses-
uatu yang terlarang. Yang menjadi persoalan adalah dasar pemikiran da-
lam pergerakannya. Paradigma gerakan perempuan yang sekarang banyak 
dikampanyekan di mana-mana termasuk di Indonesia sepenuhnya bersum-
ber dari paradigma Barat sehingga lahir gerakan feminis liberal, marxis, dan 
bahkan feminis ekstrem. Paradigma-paradigma gerakan tersebut banyak 
berseberangan dengan paradigma yang diajarkan Islam tentang posisi per-
empuan sehingga berpotensi merusak sistem ajaran Islam. Oleh sebab itu, 
dengan serius INSISTS ingin membangun paradigma Islami dalam gerakan 
perempuan. 

Di antara paradigma Islami yang ditawarkan INSISTS tentang hubun-
gan laki-laki dengan perempuan terangkum dalam istilah “keserasian gen-
der”. Istilah ini sebagai antithesis dari istilah “kesetaraan gender” (equality). 
Keserasian gender ini bermakna bahwa posisi laki-laki dan perempuan ha-
rus ditempatkan secara adil sesuai dengan perannya masing-masing yang 
ditetapkan pertama kali berdasarkan syariat, dan kemudian berdasarkan 
tuntutan zamannya yang tidak bertentangan dengan syariat. Sebagai contoh, 
INSISTS menolak dipaksakannya kuota caleg perempuan sampai 30 persen. 
Dalam kacamata INSISTS ini justru melanggar dua hal. Pertama, penentuan 
calon pemimpin menjadi sangat sexis, padahal pemimpin itu bukan soal la-
ki-laki atau perempuan, tapi kapabilitas kepemimpinan. Kedua, dari sudut 
pandang gender justru bisa sangat problematik. Bila ternyata tidak ada calon 
pemimpin perempuan yang memadai justru akan merusak citra perempuan 
sendiri.43 

D. KESIMPULAN

Memperhatikan fakta-fakta di atas, model yang dikembangkan IN-
SISTS ini, dalam konteks sejarah respon terhadap pemikiran Islam Liberal 
merupakan gejala yang relatif baru, baik dalam pengertian model maupun 
jenis pemikiran yang ditawarkan. Secara model kebaruan yang ditawar-
kan INSISTS adalah dari segi perhatian yang lebih besar kepada pendala-
man-pendalaman akademik yang sebelumnya tidak dilakukan oleh para 
pengkritik Islam Liberal. Sementara dari jenis pemikiran yang ditawarkan, 

42	  Jurnal Islamia, Vol. III No. 5 Thn. 2010 hal. 7
43	  Henri Shalahuddin, Indahnya Keserasian Gender dalam Islam, (Jakarta: KMKI, 
2012)



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

27

INSISTS juga berhasil memberikan alternatif pemikiran yang bisa mengatasi 
debat-debat yang sudah ada selama ini antara kelompok tradisionalis dan 
modernis. INSISTS bisa berada pada keduanya sekaligus, juga bisa melaku-
kan kritik pada keduanya secara proporsional dengan cara-cara yang tidak 
merendahkan apa yang telah dicapai oleh masing-masing. Inilah sebabnya, 
INSISTS mendapatkan dukungan dari berbagai kalangan yang beragam. Ia 
hanya ditentang oleh para pendukung Islam Liberal yang pemikirannya se-
lama ini dikritik oleh INSISTS.

Kemampuan personal dalam membangun relasi sosial dan modal so-
sial yang dimiliki masing-masing aktivis INSISTS telah memungkinkan ga-
gasan ini lebih cepat berkembang. Adian Husaini, misalnya, yang memiliki 
akar kuat di DDII berhasil memanfaatkan institusi ini untuk ikut mempro-
mosikan gagasan-gagasan INSISTS melalui berbagai programnya, terutama 
program-program pendidikan dan kaderisasinya. Hamid Fahmi Zarkasyi 
yang merupakan putra dari pendiri Pondok Modern Gontor telah memu-
ngkinkannya melakukan konsolidasi alumni-alumni Gontor yang satu visi 
dengannya untuk juga ikut menyebarluaskan pemikiran INSISTS ini melalui 
lembaga yang mereka geluti masing-masing. Beberapa profesional, terutama 
yang bergerak di bidang media cetak maupun elektronik, yang bergabung 
dengan INSISTS juga telah ikut mempercepat publikasi pemikiran-pemikiran 
INSISTS ini. Tentu saja kekuatan ini mau bergerak karena apresiasi mereka 
terhadap pemikiran-pemikiran yang ditawarkan INSISTS yang dinilai baru 
dan brilian dalam menghadapi Islam Liberal. 

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (2001). Prolegomena to the Metaphysic 
of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Faruqi, Ismail Raji. (1995a). Islamization of Knowledge; General Princi-
ples and Work Plan. Virginia USA: IIIT

Alkaf, Halid. (2011). Quo Vadis Liberalisme Islam Indonesia. Jakarta: Kom-
pas-Gramedia

Abdalla, Ulil Abshar dkk. (2005). Islam Liberal dan Islam Fundamental; Se-
buah Pertarungan Wacana. Jogjakarta: eLSAQ Press

Anwar, M. Syafi’i. (1995). Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia; Sebuah Ka-
jian tentang Cendekiawan Muslim Orde Baru. Jakarta: Paramadina



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

28

Barton, Greg. (1999). Gagasan Islam Liberal di Indonesia. Jakarta: Parama-
dina

Bourchier, David dan Vedi R. Hadiz (ed.). (2006). Pemikiran Sosial dan Poli-
tik Indonesia Periode 1965-1999. Jakarta: Grafiti.

Boy, Pradana. (2009). Para Pembela Islam: Pertarungan Konservatif dan 
Progresif di Tubuh Muhammadiyah. Depok: Gramata Publishing.

Bruinessen, Martin van. (2014). Conservative Turn; Islam Indonesia dalam 
Ancaman Fundamentalisme. Bandung: Mizan

Burke, Peter (ed.). (1995). New Perspectives on Historical Writing. Pennsyl-
vania: The Pennsylvania State University Press

Bashori, Agus Hasan. (2003). Mewaspadai Gerakan Kontekstualisasi Al-Qu-
ran; Menanggapi Ulil Abshar Abdalla. Surabaya: Pustaka As-Sun-
nah

___________________. (2004). Koreksi Total Buku Fikih Lintas Agama; 
Membongkar Paham Inklusif Pluralis. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar

Daud, Wan Mohd Nor Wan Daud. (2003). Filsafat dan Praktik Pendidikan 
Islam Syed M. Naquib Al-Attas. Bandung: Mizan

Djaelani, Abdul Qodir. (1994a). Menelusuri Kekeliruan Pembaharuan Pe-
mikiran Islam Nurcholish Madjid. Bandung: Penerbit YADIA

Gusmian, Islah. (2013). Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika 
Hingga Ideologi. Yogyakarta: LKiS

Handrianto, Budi. (2010). Islamisasi Sains; Sebuah Upaya Mengislamkan 
Sains Barat Modern. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar

Hassan, Muhammad Kamal. (1987). Modernisasi Indonesia: Respon Cendeki-
awan Muslim. Jakarta: Lingkaran Studi Indonesia

Husaini, Adian (2002). Islam Liberal: Konsepsi, Sejarah, Penyimpangan, dan 
Jawabannya. Jakarta: Gema Insani Press

____________ dan Abdurrahman Al-Baghdadi (2007). Hermeneutika dan 
Tafsir Al-Quran. Jakarta: Gema Insani Press.



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

29

____________ (2008). Pancasila Bukan untuk Menindas Hak Konstitusional 
Bangsa Indonesia. Jakarta: Gema Insani Press.

Husnan, Ahmad. (1993). Ilmiah Intelektual dalam Sorotan; Tanggapan Terh-
adap Dr. Nurcholish Madjid. Solo: Ulul Albab Press 

Ibrahim, Azhar. (2014). Contemporary Islamic Discourse in the Malay-Indo-
nesian World; Critical Perspective. Petaling Jaya: Strategic Infor-
mation and Research Development Centre

Jaiz, Hartono Ahmad. (1997). Rukun Iman Digoncang. Jakarta: Azmy Press.

_________________. (2002). Bahaya Jaringan Islam Liberal. Jakarta: Pus-
taka Al-Kautsar

_________________. (2005). Ada Pemurtadan di IAIN. Jakarta: Pustaka Al-
Kautsar

Jabali, Fuad, dan Jamhari (ed.). (2002). IAIN dan Modernisasi Islam di Indo-
nesia. Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Kurzman, Charles (ed.). (2003). Wacana Islam Liberal: Pemikiran Islam Kon-
temporer tentang Isu-Isu Global. Jakarta: Paramadina.

Kuntowijoyo, (2003). Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar

Latif, Yudi. (2005). Intelegensia Muslim dan Kuasa: Genealogi Intelegensia 
Muslim Indonesia Abad ke-20. Jakarta: Mizan

Lemon, M.C. (2002). The Discipline of History and the History of Thought. 
London: Routledge

Madjid, Nurcholish. (2008). Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Parama-
dina dan Dian Rakyat

________________. (2013). Islam, Kemodernan, dan Keindonesiaan. Band-
ung: Mizan Pustaka

Monib, Mohammad dan Ishlah Bahrawi. (2011). Islam dan Hak Asasi Manu-
sia dalam Pandangan Nurcholis Madjid. Jakarta: Gramedia Pustaka 
Utama.

Noer, Deliar. (1993). Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942. Jakarta: 



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

30

LP3ES

Panitia Penerbitan Buku dan Seminar 70 Tahun Harun Nasution. (1989). Re-
fleksi Pembaharuan Pemikiran Islam; 70 Tahun Harun Nasution. 
Jakarta: Lembaga Studi Agama dan Filsafat.

Qodir, Zuly. (2010). Islam Liberal: Varian-Varian Liberalisme Islam di Indo-
nesia 1991-2002. Yogyakarta: LKiS  

Qomar, Mujamil. (2002). NU Liberal; dari Tradisionalisme Ahlussunnah ke 
Universalisme Islam. Bandung: Mizan.

Rahmat, M. Imadadun. 2009. Ideologi Politik PKS: dari Masjid Kampus ke 
Gedung Parlemen. Yogyakarta: LKiS

Ricklefs, M.C. (2013). Mengislamkan Jawa: Sejarah Islamisasi di Jawa dan 
Penentangnya dari 1930 sampai Sekarang. Jakarta: Serambi

Riddell, Peter. 2001. Islam and the Malay-Indonesian World: Transmission 
and Responses. Singapore: Horizon Books

Ridwan, Nur Khaliq. 2008. Membedah Jaringan Islam Jihadi di Indonesia. 
Jakarta: Erlangga

Rachman, Budhy Munawar. (2010a). Argumen Islam untuk Sekularisme; Is-
lam Progresif dan Perkembangan Diskursusnya. Jakarta: Grasindo.

______________________. (2010b). Argumen Islam untuk Pluralisme dan 
Liberalisme: Islam Progresif dan Perkembangan Diskursusnya. Ja-
karta: Grasindo.

______________________. (2010c). Sekularisme, Liberalisme, dan Plural-
isme: Islam Progresif dan Perkembangan Diskursusnya. Jakarta: 
Grasindo.

______________________. (2011). Islam dan Sekularisme. Jakarta: Fried-
rich Naumann Stiftung.

Rasyid, Daud. 1993. “Pembaharuan” Islam dan Orientalisme dalam Sorotan. 
Jakarta: Usamah Press

Rasjidi, M. 1977. Koreksi terhadap Drs. Nurcholis Madjid tentang Sekulari-



Tiar Anwar Bachtiar

Journal TSAQAFAH

31

sasi. Jakarta: Bulan Bintang.

Rasjidi, M dan Harifudin Cawidu. 1988. Islam untuk Disiplin Ilmu Filsafat. 
Jakarta: Bulan Bintang. Depok: Kalam Ilmu Indonesia

Sadali, Ahmad dkk. 1987. Islam untuk Disiplin Ilmu Pendidikan. Jakarta: Bu-
lan Bintang

Saefudin, A.M. 2010. Islamisasi Sains dan Kampus. Jakarta: PPA Consultant

Schapiro, J. Salwyn. (1985). Liberalism; Its Meaning and History. London: 
Anvil Books

Shalahuddin, Henri. (2012). Indahnya Keserasian Gender dalam Islam. Ja-
karta: KMKI.

Subhan, Zaitunah (ed.). (2006). Membendung Liberalisme. Jakarta: Republika

Suharto, Ugi. (2012). Pemikiran Islam Liberal; Pembahasan Isu-Isu Sentral. 
Selangor: Dewan Pustaka Fajar. 

Syamsudin, Helius. (2007). Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Ombak.

Thaha, Anis Malik. (2007). Tren Pluralisme Agama. Jakarta: Gema Insani 
Press

Thalib, Muhammad. (2003). Anggapan Semua Agama Benar dalam Sorotan 
Al-Quran. Jogjakarta: Menara Kudus Jogja

Urbaningrum, Anas. (200). Islam dan Demokrasi: Pemikiran Nurcholish 
Madjid. Depok: Tesis Prodi Ilmu Politik Pascasarjana Universitas 
Indonesia.

Woodward, Mark R. (ed.). (1999). Jalan Baru Islam: Memetakan Paradigma 
Mutakhir Islam Indonesia. Bandung: Mizan

Yaqzhan, Muhammad. (993). Anatomi Budak Kuffar dalam Perspektif Al-Qu-
ran; Telaah Kritis Fenomena Perbudakan Pemikiran Gerakan Pem-
baruan Keagamaan (GPK) di Indonesia. Jakarta: Al-Ghirah Press

Zarkasyi, Hamid Fahmy dan Mohd. Fauzi Hamat (ed.). (2008). Metodologi 
Pengkajian Islam; Pengalaman Indonesia-Malaysia. Gontor; Insti-
tut Studi Islam Darussalam (ISID).



INSIST VS Islam Liberal 2003-2012: Corak Baru Argumentasi Islam di Indonesia

Volume 21, Number 02, Desember 2025, 1-30

32

_____________________ (2012). Hak Asasi Manusia dalam Islam. Ponoro-
go: CIOS

Panji Masyarakat No. 128 Th. XIV 1 Juni 1973.

Jurnal Islamia Thn. I No. I Maret 2004

Jurnal Islamia, Thn. I no. 3/September-November 2004

Jurnal Islamia Vol. V No. 2, 2009 

Jurnal Islamia, Vol. III No. 5 Thn. 2010


